
 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1273-1277 

 

1273 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

Refleksi Historis Peradaban Islam menghadapi Tantangan 
Kontemporer 

 
Idhar1, Mohammad Haiqal An-Nur2 

(1,2) Studi Islam, Universitas Muhammadiyah Jakarta, Indonesia 
 

 Corresponding author 
[idharciwintara@gmail.com] 

 

Abstrak 
 

Islam di Indonesia kini menghadapi tantangan serius berupa radikalisme dan disinformasi yang 
mengancam harmoni sosial. Untuk mengatasi hal tersebut, penelitian ini menggali koneksi antara 
pemahaman sejarah dan resiliensi umat terhadap tantangan kontemporer. Penelitian kualitatif ini 
menggunakan pendekatan studi pustaka dengan analisis deskriptif-kritis. Temuan utama 
mengidentifikasi tiga strategi fundamental: penguatan literasi sejarah Islam Nusantara, revitalisasi 
pendidikan Islam berbasis toleransi, dan internalisasi nilai moderasi. Hasil ini mengimplikasikan 
bahwa pemahaman sejarah yang komprehensif dan pendidikan karakter moderat adalah kunci untuk 
merumuskan masa depan Islam Indonesia yang inklusif dan adaptif dalam menghadapi tantangan 
global. 
 
Kata Kunci:  Islam Indonesia, Peradaban Islam, Sejarah Andalusia, Tantangan Islam, Moderasi Beragama. 

 
Abstract 

 
Islam in Indonesia is currently facing serious challenges in the form of radicalism and disinformation 
that threaten social harmony. To address this issue, this study explores the connection between 
historical understanding and the resilience of the Muslim community in the face of contemporary 
challenges. This qualitative study uses a literature review approach with descriptive-critical 
analysis. The main findings identify three fundamental strategies: strengthening literacy in the 
history of Islam in the archipelago, revitalizing tolerance-based Islamic education, and internalizing 
the values of moderation. These results imply that a comprehensive understanding of history and 
moderate character education are key to formulating an inclusive and adaptive future for Islam in 
Indonesia in the face of global challenges. 
 
Keywords: Indonesian Islam, Islamic Civilisation, History of Andalusia, Challenges of Islam, Religious 

Moderation. 
 
PENDAHULUAN 

Peradaban Islam di Indonesia secara historis dikenal memiliki karakter wasathiyyah (moderat) 
dan kemampuan berakulturasi secara damai, menjadikannya sebagai salah satu pilar utama harmoni 
sosial dalam lanskap kebangsaan yang plural. Kondisi ideal ini, yang berlandaskan nilai persaudaraan 
(ukhuwah), kini menghadapi tantangan serius. Realitas kontemporer menunjukkan adanya 
peningkatan polarisasi sosial, menguatnya narasi radikalisme, serta politisasi agama yang mengancam 
kohesi umat dan bangsa. Fenomena ini menciptakan sebuah kesenjangan (gap) yang signifikan antara 
warisan historis Islam yang inklusif dengan praktik keberagamaan sebagian kelompok di masa kini 
(Jannah, 2021). 

Sejumlah penelitian terkini telah mengkaji tantangan tersebut dari berbagai perspektif. Sebagai 
contoh Ayub (2011) dan Huda (2015) menganalisis peran media sosial dalam percepatan penyebaran 
ideologi transnasional yang ekstrem. Sementara itu, Bokhari (2011) menyoroti dampak kontestasi 
politik terhadap fragmentasi sosial di kalangan umat Islam. Namun, studi-studi tersebut cenderung 
berfokus pada analisis sosiologis atau politis kontemporer dan kurang memberikan perhatian pada 
refleksi historis-komparatif sebagai metode untuk memahami akar kerentanan peradaban. Banyak 



 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1273-1277 

 

1274 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

kajian yang abai terhadap pelajaran dari peradaban Islam lain yang pernah mengalami kemunduran 
akibat konflik internal. 

Untuk mengisi kesenjangan tersebut, penelitian ini menawarkan kebaruan (novelty) dengan 
menggunakan pendekatan refleksi historis-komparatif. Secara spesifik, artikel ini akan menjadikan 
dinamika kejayaan dan keruntuhan peradaban Islam di Andalusia sebagai cermin historis (historical 
mirror) untuk menganalisis potensi kerentanan yang dihadapi Islam di Indonesia. Jika kemunduran di 
Andalusia dipicu oleh konflik internal dan fragmentasi politik di tengah puncak kejayaan intelektual, 
maka refleksi atas pola ini menjadi relevan untuk memitigasi risiko serupa di Indonesia. Pendekatan ini 
memberikan kerangka analisis yang unik untuk membaca tanda-tanda zaman yang sering terlewatkan 
dalam analisis ilmu sosial modern. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menganalisis faktor-faktor kunci kemunduran 
peradaban Islam di Andalusia yang disebabkan oleh konflik internal; (2) mengidentifikasi dan 
memetakan tantangan-tantangan kontemporer di Indonesia yang memiliki pola serupa dengan kasus 
Andalusia; dan (3) merumuskan rekomendasi strategis berbasis pendidikan agama Islam untuk 
memperkuat resiliensi peradaban Islam Indonesia dari ancaman perpecahan.  
 
METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library 
research) (D. E. Pratama & Apriani, 2023). Pendekatan ini dipilih untuk memungkinkan penelusuran dan 
analisis mendalam terhadap berbagai sumber literatur, baik historis maupun kontemporer, yang 
relevan dengan dinamika peradaban Islam di Indonesia. Sifat deskriptif-analitis digunakan untuk 
menguraikan data secara sistematis dan menganalisis hubungan antar variabel yang diteliti, yaitu 
antara pelajaran historis dari peradaban masa lalu (Andalusia) dan tantangan peradaban Islam masa 
kini (Indonesia). 

Data dalam penelitian ini berasal dari sumber primer dan sekunder (S. et al., 2025). Sumber Data 
Primer Meliputi karya-karya akademis kunci dan teks-teks fundamental yang menjadi rujukan utama 
dalam studi peradaban Islam, seperti karya Azyumardi Azra dan Nurcholish Madjid mengenai Islam di 
Indonesia, serta karya W. Montgomery Watt atau Philip K. Hitti tentang sejarah Islam di Andalusia. 
Sumber Data Sekunder Meliputi artikel dari jurnal ilmiah nasional dan internasional bereputasi 
(diakses melalui Google Scholar, SINTA, dan portal jurnal lainnya), buku-buku relevan, hasil penelitian 
sebelumnya (skripsi/tesis/disertasi), serta esai dan ulasan pakar yang membahas isu radikalisme, 
moderasi, dan tantangan sosial-politik Islam di Indonesia. 

Pengumpulan data dilakukan dengan teknik dokumentasi menurut S. et al. (2024) yaitu 
mengidentifikasi, membaca, dan mencatat data dari sumber-sumber yang relevan. Proses seleksi 
literatur dilakukan berdasarkan tiga kriteria utama: (1) Relevansi, yaitu literatur yang secara eksplisit 
membahas sejarah Islam di Andalusia, perkembangan Islam di Indonesia, dan tantangan kontemporer; 
(2) Aktualitas, yaitu memprioritaskan sumber yang terbit dalam 10 tahun terakhir untuk analisis isu-
isu kontemporer, tanpa mengabaikan karya-karya klasik untuk konteks historis; dan (3) Kredibilitas, 
yaitu sumber yang berasal dari penerbit akademis, jurnal terakreditasi, atau penulis dengan otoritas di 
bidangnya. 

Instrumen utama dalam penelitian ini adalah peneliti sendiri (human instrument) yang dibantu 
dengan matriks kodifikasi literatur untuk mengorganisir data. Analisis data dilakukan melalui 
beberapa tahapan prosedural yang merujuk pada model analisis kualitatif (D. E. Pratama et al., 2025): 
(1) Pengumpulan Data: Mengumpulkan seluruh literatur yang relevan sesuai kriteria seleksi. (2) 
Reduksi Data: Membaca, meringkas, dan menyeleksi data dari setiap literatur untuk menemukan ide-
ide pokok, argumen kunci, dan kutipan penting yang menjawab pertanyaan penelitian. (3) Penyajian 
Data: Mengelompokkan data yang telah direduksi ke dalam kategori-kategori tematik, seperti "faktor 
kemunduran Andalusia", "faktor kemajuan Islam Indonesia", dan "tantangan kontemporer Islam 
Indonesia". (4) Analisis Komparatif: Menganalisis secara kritis data dari konteks Andalusia dan 
Indonesia untuk mengidentifikasi pola, persamaan, perbedaan, dan hubungan kausalitas. (5) Penarikan 
Simpulan (Verifikasi): Merumuskan simpulan berdasarkan hasil analisis komparatif dan 
menyajikannya sebagai temuan penelitian yang utuh. 
 
 



 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1273-1277 

 

1275 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pembahasan ini bertujuan menganalisis pola-pola historis peradaban Islam secara mendalam, 

dengan menjadikan keruntuhan Islam di Andalusia sebagai lensa kritis untuk memahami dinamika dan 
tantangan kontemporer Islam di Indonesia. Berbeda dari penyajian ulang fakta sejarah secara 
kronologis, diskusi ini secara analitis mengaitkan faktor-faktor internal yang memengaruhi kejayaan 
dan kemunduran peradaban guna merumuskan sebuah kontribusi baru terhadap diskursus peradaban 
Islam. Sejarah peradaban Islam di Spanyol (Andalusia) dari 711 M hingga 1492 M menyajikan sebuah 
laboratorium sejarah yang kaya. Meskipun kemajuan pesat dalam bidang intelektual, sains, dan seni 
seringkali menjadi fokus utama dalam historiografi (Yatim, 2014), analisis yang lebih dalam 
menunjukkan bahwa kemajuan tersebut sangat bergantung pada kohesi politik internal. Keruntuhan 
peradaban Andalusia secara fundamental tidak disebabkan oleh kekuatan eksternal semata, 
melainkan dipicu oleh fragmentasi politik dari dalam, terutama pasca-disintegrasi Kekhalifahan 
Kordoba menjadi negara-negara kecil yang saling bersaing (ṭā'ifa) (lihat analisis modern oleh 
Nurfajrina, 2024). Pola ini mengonfirmasi bahwa kekuatan eksternal hanya berhasil ketika fondasi 
internal telah rapuh. Persaingan antar dinasti dan hilangnya tujuan bersama menjadi katalisator utama 
disintegrasi (Amin, 2019), menjadikan pelajaran terpenting dari Andalusia bukanlah nostalgia, 
melainkan peringatan keras tentang bahaya perpecahan yang dapat meniadakan pencapaian berabad-
abad (Ayub, 2011). 

Pelajaran mengenai bahaya fragmentasi internal yang dipetik dari Andalusia ini menawarkan 
cermin reflektif yang kuat untuk menganalisis dinamika historis dan kontemporer Islam di Indonesia. 
Jika Andalusia menawarkan pelajaran tentang keruntuhan, sejarah Islam di Indonesia justru 
menyajikan model keberhasilan penyebaran melalui sinkretisme budaya dan politik yang adaptif. 
Proses Islamisasi yang dilakukan melalui berbagai jalur perdagangan, perkawinan, pendidikan, dan 
politik menunjukkan strategi dakwah yang lentur dan dialogis (Azra, 2002). Peran Wali Songo di Jawa, 
misalnya, tidak hanya sebagai penyebar agama, tetapi juga sebagai inovator budaya yang mampu 
mengintegrasikan nilai-nilai Islam ke dalam struktur sosial-politik lokal tanpa menimbulkan disrupsi 
massif menurut Gottscalk (1985) dalam Djoened et al., (2019) dan Tasliman & Suklani (2024). Namun, 
cermin Andalusia menjadi relevan saat mengkaji dinamika masa kini. Munculnya berbagai Organisasi 
Masyarakat (Ormas) Islam, di satu sisi menunjukkan vitalitas pemikiran (Huda, 2015; Iryana, 2017), 
namun di sisi lain, jika tidak dikelola dengan baik, berpotensi menciptakan fragmentasi sosial-politik 
yang serupa dengan era ṭā'ifa. Politisasi agama dan kompetisi antar-kelompok dapat mengikis 

persatuan umat (Jannah 2021), terutama ketika dieksploitasi oleh tantangan kontemporer seperti 
radikalisme yang lahir dari keterasingan identitas di era globalisasi (Karya, 1996 dalam Mokhtar, 2024)  

Melalui penjajaran kedua konteks historis ini, kontribusi kebaruan (novelty) penelitian ini mulai 
terbentuk. Artikel ini berargumen bahwa kontribusi utamanya bukanlah pada penceritaan ulang 
sejarah, melainkan pada penggunaan kerangka analisis komparatif-historis. Penelitian ini mengajukan 
tesis bahwa "sindrom Andalusia" yakni kerentanan sebuah peradaban terhadap faktor-faktor 
disintegrasi internal—merupakan sebuah pola yang dapat terulang dalam konteks sosio-historis yang 
berbeda, termasuk Indonesia masa kini (Lihat relevansi teori siklus peradaban Ibn. Khaldun oleh 
Mustinda, 2020; Roy, 2004). Dengan demikian, analisis ini melampaui historiografi naratif 
konvensional dan menawarkan sebuah alat diagnostik untuk membaca tantangan yang dihadapi Islam 
di Indonesia, seperti polarisasi politik berbasis identitas. Kegagalan umat Islam Spanyol dalam 
mengelola pluralitas menjadi studi kasus yang sangat relevan untuk menggarisbawahi urgensi 
penguatan persaudaraan (ukhuwwah) dan narasi kebangsaan yang inklusif di Indonesia (Rusmin B., 
2017; Sulaeman, 2018). 

Berdasarkan analisis komparatif-historis tersebut, penelitian ini menghasilkan sejumlah 
implikasi teoretis dan praktis, serta mengakui adanya limitasi yang membuka ruang untuk penelitian 
selanjutnya. Secara teoretis, penelitian ini memperkuat pendekatan sejarah sebagai ilmu yang 
menyediakan kerangka kerja analitis (analytical framework) untuk memahami masa kini, dengan 
menunjukkan bagaimana variabel kohesi sosial-politik internal berfungsi sebagai faktor penentu 
keberlanjutan sebuah peradaban seperti penelitian Saidina (2025) da I. P. Pratama et al. (2025). Secara 
praktis, temuan ini dapat menjadi masukan bagi para pemimpin Ormas Islam dan pembuat kebijakan 
untuk mengutamakan dialog dan penguatan pendidikan Islam yang kritis sebagai benteng melawan 
fragmentasi. Adapun limitasi penelitian ini adalah sifatnya yang sepenuhnya didasarkan pada studi 



 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1273-1277 

 

1276 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

literatur (library research), sehingga tidak menangkap dinamika empiris di tingkat akar rumput, serta 
adanya penyederhanaan dalam membandingkan dua konteks yang terpisah jauh oleh ruang dan 
waktu. Oleh karena itu, rekomendasi untuk penelitian lanjutan adalah melakukan studi kasus empiris 
mengenai bagaimana narasi sejarah Andalusia diajarkan di lembaga pendidikan Islam di Indonesia dan 
dampaknya terhadap cara pandang tentang persatuan, serta penelitian kuantitatif mengenai korelasi 
antara afiliasi ormas dengan polarisasi politik untuk memperdalam temuan dari artikel ini. 

 
SIMPULAN 

Refleksi historis-komparatif atas kejayaan dan keruntuhan peradaban Islam di Andalusia 
menawarkan kerangka analisis kritis "sindrom Andalusia" untuk memahami kerentanan kontemporer 
yang dihadapi Islam di Indonesia. Temuan utama menunjukkan bahwa faktor disintegrasi internal, 
seperti fragmentasi politik dan polarisasi sosial, merupakan ancaman yang lebih fundamental terhadap 
resiliensi sebuah peradaban dibandingkan tekanan eksternal, sebuah pola yang terlihat jelas dalam 
kasus Andalusia dan relevan untuk kondisi Indonesia saat ini. Implikasinya, pemahaman sejarah secara 
mendalam bukan lagi sekadar nostalgia, melainkan menjadi instrumen strategis untuk memperkuat 
kohesi sosial dalam menghadapi tantangan serius berupa radikalisme dan disinformasi. Pendidikan 
karakter moderat dan literasi sejarah yang komprehensif adalah kunci untuk merumuskan masa depan 
Islam Indonesia yang inklusif dan adaptif. Oleh karena itu, penelitian masa depan direkomendasikan 
untuk beralih ke ranah empiris, dengan mengkaji bagaimana narasi sejarah ini diajarkan di lembaga 
pendidikan serta memetakan secara kuantitatif korelasi antara afiliasi organisasi keagamaan dengan 
polarisasi sosial guna memperdalam temuan studi ini. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Amin, S. (2019). Harun Nasution: Ditinjau dari berbagai aspek (Edisi ke-1). CV Asa Riau. 

https://repository.uin-suska.ac.id/27850/1/HARUN%20NAUTI0N.pdf 
Ayub, M. (2011). Konflik dan integrasi: Analisis terhadap pemahaman keagamaan kelompok Persatuan 

Islam (Persis) dan Nahdlatul Ulama (NU) (Studi kasus masyarakat Kelurahan Mekarsari, Depok, Jawa 
Barat) [Skripsi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta]. 
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/24106/1/AYUB%20FINAL.pdf 

Azra, A. (2002). Historiografi Islam kontemporer: Wacana aktualitas dan aktor sejarah (I. Thaha, Ed.). 
Gramedia Pustaka Utama. 

Bokhari, R. (2011). Ensiklopedia Islam. Erlangga. 
Djoened, M., Poesponegoro, & Notosusanto, N. (2019). Sejarah nasional Indonesia: Zaman pertumbuhan 

dan perkembangan kerajaan Islam di Indonesia (Edisi ke-7). Balai Pustaka. 
Gottschalk, L. (1985). Mengerti sejarah (N. Notosusanto, Ed.; Edisi ke-5). UI Press. 
Huda, N. (2015). Sejarah sosial intelektual Islam di Indonesia. Rajawali Pers. 
Iryana, W. (2017). Historiografi Islam di Indonesia. Al-Tsaqafa: Jurnal Ilmiah Peradaban Islam, 14(1), 

141–160. 
https://doi.org/10.15575/al-tsaqafa.v14i1.1797 

Jannah, F. M. (2021). Penanaman nilai-nilai pluralisme antar siswa beda agama di SMPN 1 Arjawinangun 
Kecamatan Arjawinangun Kabupaten Cirebon [Skripsi, Institut Agama Islam Negeri Syekh Nurjati 
Cirebon]. 
http://repository.syekhnurjati.ac.id/5485/ 

Karya, S. (1996). Ensiklopedi mini sejarah & kebudayaan Islam. Logos Wacana Ilmu. 
Mokhtar, A. B. (2024). Syair dagang: Mutiara ilmu yang tiada tara. Tunas Cipta. 

https://tunascipta.jendeladbp.my/2024/03/12/7379/ 
Mustinda, L. (2020). Sejarah Kerajaan Cirebon, kerajaan Islam pertama di Jawa Barat. Detik Travel. 

https://travel.detik.com/domestic-destination/d-5070795/sejarah-kerajaan-cirebon-kerajaan-
islam-pertama-di-jawa-barat 

Nurfajrina, A. (2024). Panembahan Senopati, sosok raja pertama Kerajaan Mataram Islam. Detik 
Jateng. 
https://www.detik.com/jateng/budaya/d-7170828/panembahan-senopati-sosok-raja-
pertama-kerajaan-mataram-islam 

https://repository.uin-suska.ac.id/27850/1/HARUN%20NAUTI0N.pdf
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/24106/1/AYUB%20FINAL.pdf
https://doi.org/10.15575/al-tsaqafa.v14i1.1797
http://repository.syekhnurjati.ac.id/5485/
https://tunascipta.jendeladbp.my/2024/03/12/7379/
https://travel.detik.com/domestic-destination/d-5070795/sejarah-kerajaan-cirebon-kerajaan-islam-pertama-di-jawa-barat
https://travel.detik.com/domestic-destination/d-5070795/sejarah-kerajaan-cirebon-kerajaan-islam-pertama-di-jawa-barat
https://www.detik.com/jateng/budaya/d-7170828/panembahan-senopati-sosok-raja-pertama-kerajaan-mataram-islam
https://www.detik.com/jateng/budaya/d-7170828/panembahan-senopati-sosok-raja-pertama-kerajaan-mataram-islam


 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1273-1277 

 

1277 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

Pratama, D. E., & Apriani, R. (2023). Analisis perlindungan hukum konsumen bagi penonton bola dalam 
tragedi di Stadion Kanjuruhan. Supremasi Hukum, 19(1), 1–15. 
https://doi.org/10.33592/jsh.v19i1.2921 

Pratama, D. E., Pratama, B. W., Oxygentri, O., & Ema, E. (2025). Analisis motion graphic untuk 
pemasaran sebagai fenomena sosial baru: Studi kasus event Eraspace 2023. Jurnal Intervensi 
Sosial dan Pembangunan (JISP), 6(1), 97–110. 
https://doi.org/10.30596/jisp.v6i1.21475 

Pratama, I. P., Daulay, H. P., & Sumanti, S. T. (2025). Pengaruh peradaban Islam terhadap munculnya 
Renaissance di Barat. Indonesian Research Journal on Education, 5(2), 1337–1343. 
https://doi.org/10.31004/irje.v5i2.1716 

Roy, O. (2004). Globalized Islam: The search for a new ummah. Columbia University Press. 
Rusmin B., M. (2017). Konsep dan tujuan pendidikan Islam. Inspiratif Pendidikan, 6(1), 72. 

https://doi.org/10.24252/ip.v6i1.4390 
S., G. N., Faridah, H., Masrifah, & Pratama, D. E. (2024). Tanggung jawab pidana terhadap masyarakat 

yang mengajak orang lain untuk golput dalam pemilu. Krtha Bhayangkara, 18(2), 328–342. 
https://doi.org/10.31599/krtha.v18i2.755 

S., G. N., Prijayanti, R. N., Faridah, H., & Pratama, D. E. (2025). Mengenal jenis-jenis tindak pidana pers 
dalam peraturan hukum pidana pers di Indonesia (Edisi ke-1). Deepublish. 

Saidina, M. F. (2025). Perkembangan peradaban Islam dalam perspektif sosial budaya. Nizamiyah: 
Jurnal Sains, Sosial, dan Multidisiplin, 1(2), 130–143. 
https://doi.org/10.64691/nizamiyah.v1i2.44 

Sulaeman, N. N. (2018). Sejarah umat Islam Jilid IV karya Hamka: Perspektif historiografi Islam Indonesia 
[Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung]. 
https://digilib.uinsgd.ac.id/20415/ 

Tasliman, D., & Suklani. (2024). Budaya dan iklim organisasi di sekolah. Jurnal Ilmiah Wahana 
Pendidikan, 10(17), 318–324. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.13860805 

Yatim, B. (2014). Sejarah peradaban Islam (Edisi ke-25). PT RajaGrafindo Persada. 
 

https://doi.org/10.33592/jsh.v19i1.2921
https://doi.org/10.30596/jisp.v6i1.21475
https://doi.org/10.31004/irje.v5i2.1716
https://doi.org/10.24252/ip.v6i1.4390
https://doi.org/10.31599/krtha.v18i2.755
https://doi.org/10.64691/nizamiyah.v1i2.44
https://digilib.uinsgd.ac.id/20415/
https://doi.org/10.5281/zenodo.13860805

