
 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1127-1137 

 

1127 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

Transformasi Pendidikan Islam Nusantara dari Abad ke-13 
hingga Era Modern (Kajian Sejarah) 

 
Jihaduddin Akbar Auladi1, B. Syafuri2, Umi Kultsum3 

(1,2,3) Pendidikan Agama Islam, Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten, 
Indonesia 

 
 Corresponding author 
[jihaduddinakbarauladi92@gmail.com] 

 

Abstrak 
 

Kajian terhadap pendidikan Islam di Nusantara menunjukkan adanya dinamika yang kompleks dalam 
interaksi antara ajaran Islam dengan konteks lokal. Melalui pendekatan sejarah, artikel ini menelusuri 
evolusi pendidikan Islam sejak abad ke-13 hingga era kontemporer dengan menekankan peran 
institusi tradisional seperti pesantren, serta transformasi kurikulum dan nilai-nilai lokal yang 
terinternalisasi dalam proses pendidikan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif historis 
dengan penelusuran sumber primer dan sekunder, termasuk manuskrip, arsip, dan literatur 
historiografi Islam Nusantara. Hasil analisis menunjukkan bahwa pendidikan Islam di Nusantara tidak 
hanya berfungsi sebagai wahana transmisi ajaran agama, tetapi juga sebagai instrumen pembentukan 
identitas budaya lokal yang khas. Temuan utama mengungkapkan adanya kontinuitas nilai-nilai 
tradisional dalam pendidikan Islam meskipun mengalami berbagai gelombang modernisasi. Artikel ini 
berkontribusi pada pengayaan khazanah keilmuan pendidikan Islam dengan menegaskan bahwa 
pendidikan Islam Nusantara memiliki karakter historis yang unik, bersifat akomodatif terhadap 
budaya lokal, dan mampu merespons perubahan zaman secara adaptif. 
 
Kata Kunci:  Pendidikan Islam, Sejarah Nusantara, Sejarah Islam. 

 
Abstract 

 
The study of Islamic education in the archipelago shows a complex dynamic in the interaction 
between Islamic teachings and the local context. Through a historical approach, this article traces 
the evolution of Islamic education from the 13th century to the contemporary era by emphasizing 
the role of traditional institutions such as pesantren, as well as curriculum transformation and local 
values internalized in the educational process. This research uses a historical qualitative method 
with primary and secondary sources, including manuscripts, archives, and Nusantara Islamic 
historiography literature. The results of the analysis show that Islamic education in the Archipelago 
not only functions as a vehicle for the transmission of religious teachings, but also as an instrument 
for the formation of a distinctive local cultural identity. The main findings reveal the continuity of 
traditional values in Islamic education despite various waves of modernization. This article 
contributes to the enrichment of the scientific treasure of Islamic education by emphasizing that 
Islamic education in the archipelago has a unique historical character, is accommodating to local 
culture, and is able to respond adaptively to changing times. 
 
Keyword: Islamic Education, History of the Archipelago, Islamic History.  
 
PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam di Nusantara telah menjadi bagian integral dalam proses Islamisasi sejak abad 
ke-13. Proses ini tidak hanya melibatkan transmisi ajaran agama, tetapi juga pembentukan institusi 
pendidikan, internalisasi nilai lokal, dan penyesuaian kurikulum sesuai dengan konteks budaya 
masyarakat setempat. Seiring waktu, model pendidikan Islam di kawasan ini berkembang dengan 
karakter khas yang membedakannya dari sistem pendidikan Islam di wilayah lain, seperti Timur 
Tengah. Namun, tantangan globalisasi, modernisasi pendidikan, dan penetrasi ideologi transnasional 



 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1127-1137 

 

1128 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

telah menimbulkan pergeseran orientasi dan struktur dalam sistem pendidikan Islam lokal (Kusnadi et 
al., 2022). 

Pendidikan Islam di Nusantara memiliki sejarah panjang yang bermula dari pengajian di masjid 
sebagai sarana awal penyebaran ilmu agama. Perkembangannya kemudian melahirkan lembaga 
seperti pesantren dan madrasah, yang berperan penting dalam melestarikan tradisi keilmuan serta 
membentuk karakter masyarakat Muslim. Sepanjang perjalanannya, pendidikan Islam menghadapi 
berbagai rintangan akibat modernisasi dan globalisasi, sehingga diperlukan transformasi sistem 
pembelajaran agar terus sesuai di era modern. Dengan warisan sejarah yang kaya dan peran 
strategisnya, pendidikan Islam terus beradaptasi untuk mencetak generasi yang bukan hanya 
terdepan dalam ilmu pengetahuan, namun mempunyai nilai-nilai spiritual yang kokoh (Pahero et al., 
2023). Pendidikan Islam di Nusantara mempunyai sejarah yang kompleks, berkembang seiring dengan 
penyebaran Islam melalui jalur perdagangan dan dakwah pada abad ke-7 hingga ke-13. 
Perkembangannya erat kaitannya dengan dinamika sosial, politik, dan budaya yang turut membentuk 
karakteristik khas dalam sistem pendidikan Islam di wilayah ini. Sejak awal, pendidikan Islam telah 
menunjukkan kemampuan beradaptasi dengan kondisi lokal tanpa menghilangkan inti ajaran Islam 
yang tetap dijunjung tinggi (Hafni Rambe et al., 2024). 

Secara historis, pendidikan Islam di Nusantara berawal dari pengajian di masjid sebagai sarana 
awal penyebaran ilmu agama. Seiring waktu, model pendidikan ini berkembang menjadi sistem yang 
lebih terstruktur dengan munculnya pesantren sebagai lembaga pendidikan tradisional. Pesantren 
sangat berpengaruh dalam membentuk karakter pendidikan Islam di Nusantara, dengan 
menitikberatkan pada pengajaran ilmu keislaman dan pembinaan akhlak. Dalam menghadapi tuntutan 
modernisasi, madrasah hadir sebagai bentuk adaptasi yang menerapkan pendidikan agama dan 
wawasan umum. Di era modern, pendidikan Islam menghadapi persoalan yang semakin kompleks 
akibat globalisasi dan kemajuan teknologi informasi, yang membawa perubahan dalam cara pandang 
dan metode pembelajaran. Sementara itu, upaya menyeimbangkan antara pelestarian nilai-nilai 
tradisional dan penerapan inovasi modern menjadi tantangan yang perlu diatasi dalam pengembangan 
pendidikan Islam saat ini (Purnamasari et al., 2024).  

Adanya Islam di Nusantara, terutama di negara Indonesia, telah menjadi topik yang menarik 
perhatian banyak pihak, termasuk sejarawan, budayawan, dan sosiolog. Penyebaran Islam di Indonesia 
berlangsung melalui perjalanan panjang, dibawa oleh umat Muslim dari beragam penjuru dunia. 
Berdasarkan beberapa teori, landasan Islam masuk ke Indonesia melalui beragam kelompok bangsa. 
Beberapa golongan masuk untuk berjualan dan menyebarkan dakwah, sementara yang lain, khususnya 
para ulama dan cendekiawan agama, sengaja datang ke Nusantara untuk mensyiarkan Islam. Pada 
awalnya, pendidikan Islam tidak terbatas pada tempat atau waktu tertentu, melainkan terjadi secara 
alami kapan pun dan di mana pun, terutama dalam pertemuan antara mubaligh, pedagang, dan 
masyarakat setempat (Enhas et al., 2023). 

Islam masuk ke Indonesia secara damai dengan mengedepankan sikap toleransi dan saling 
menghormati antara para penyebarnya dan masyarakat yang telah menganut agama sebelumnya, 
seperti Hindu dan Buddha. Ajaran Islam dibawa oleh para pedagang Arab dan Gujarat dari India yang 
ingin dengan perdagangan beberapa rempah. Mereka selanjutnya menciptakan komunitas Muslim 
yang berkembang pesat, ditandai oleh kekayaan serta semangat dalam menyebarkan dakwah. Pada 
dasarnya, perkembangan pemikiran pemikiran Islam di Nusantara belum terlepas dari proses 
Islamisasi yang berlangsung secara berurutan melalui peran para ulama dan tokoh agama dari berbagai 
negara, baik sebagai pedagang, pendatang, maupun tokoh lainnya (Nasution, 2023). 

Kajian mengenai perkembangan pendidikan Islam di Nusantara sering dilakukan, namun 
umumnya berfokus pada periode atau aspek tertentu. Mihara (2018) misalnya, meneliti pendidikan 
Islam pada masa kerajaan, sementara Hasan (2015) lebih menyoroti perkembangan pesantren (Hafni 
Rambe et al., 2024). Sejumlah studi terdahulu lainnya juga telah membahas pendidikan Islam di 
Nusantara, namun mayoritas bersifat parsial, baik dari segi temporal (misalnya hanya fokus pada masa 
kolonial atau era reformasi) maupun tematik (seperti studi pesantren atau kurikulum). Adapun dari 
referensi utama terdahulu lainnya seperti Azra (1999), (Bruinessen, 2012), dan (Dhofier, 2011) 
memberi kontribusi penting, tetapi belum menyajikan narasi historis yang utuh dan integratif dari abad 
ke-13 hingga masa kini. Di sisi lain, pendekatan yang digunakan dalam kajian terdahulu cenderung 
terfragmentasi: ada yang menekankan aspek institusional, sementara yang lain fokus pada aspek 



 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1127-1137 

 

1129 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

budaya atau epistemologi. Hal ini menciptakan celah dalam pemahaman menyeluruh tentang dinamika 
pendidikan Islam Nusantara sebagai proses historis yang terus bertransformasi. 

Artikel ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan menawarkan pendekatan historis 
komprehensif yang menelusuri evolusi pendidikan Islam dari masa awal kedatangan Islam di 
Nusantara hingga era kontemporer. Pendekatan ini tidak hanya memetakan perkembangan institusi, 
tetapi juga mengkaji interaksi antara ajaran Islam dan nilai-nilai lokal dalam membentuk sistem 
pendidikan yang unik. Dengan menelusuri transformasi tersebut secara kronologis dan kontekstual, 
penelitian ini menawarkan kontribusi baru terhadap kajian pendidikan Islam, khususnya dalam 
mengungkap karakter lokal yang adaptif dan berdaya lenting terhadap perubahan zaman. 

Urgensi penelitian ini semakin relevan mengingat arus globalisasi yang cenderung 
menyeragamkan sistem pendidikan dan mengikis kearifan lokal. Dalam konteks ini, pemahaman 
terhadap akar historis dan identitas pendidikan Islam Nusantara menjadi penting untuk memperkuat 
posisi pendidikan lokal dalam menghadapi tantangan global. Artikel ini berupaya menjembatani antara 
narasi historis dan kebutuhan kontemporer melalui pendekatan yang holistik dan berbasis data 
historis. 
 
METODE PENELITIAN  

Penelitian ini memanfaatkan metode kualitatif seperti yang di kemukakan oleh Pratama & 
Apriani (2023), dengan tujuan menggambarkan dan mengeksplorasi secara mendalam berbagai 
permasalahan yang berkaitan dengan sejarah pendidikan Islam di Nusantara. Penelitian ini 
menggunakan metode deskriptif historis yang berdasar dari penelitian deskriptif sehingga bertujuan 
untuk menyajikan fenomena, fakta, atau peristiwa tertentu secara akurat dan sistematis (S et al., 
2025). Secara epistemologis, penelitian sejarah tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga 
interpretatif, yakni menafsirkan makna dari fakta historis melalui kerangka berpikir ilmiah. Oleh 
karena itu, narasi sejarah dalam penelitian ini dibangun melalui proses interpretasi kritis terhadap 
sumber-sumber sejarah, baik primer maupun sekunder. Sumber primer meliputi naskah klasik, catatan 
kolonial, dokumen institusional, dan arsip pesantren, sedangkan sumber sekunder berupa kajian 
ilmiah, historiografi pendidikan Islam, dan literatur kontemporer. 

Materi yang dikumpulkan bersifat deskriptif yaitu berupa penjelasan faktual mengenai 
manajemen mutu dalam pengembangan sumber daya manusia dalam hal ini murid sesuai dengan 
teknik penelitian yang di jelaskan oleh S et al. (2024). Data yang dimanfaatkan dalam penelitian ini 
mencakup pernyataan yang diungkapkan oleh informan sesuai dengan bidang keahlian mereka, serta 
pemikiran, perasaan, dan pengalaman yang mereka alami sebagai sumber informasi. Berdasarkan 
penelitian tersebut, peneliti juga mencari informasi deskriptif mengenai sejarah pendidikan Islam di 
Nusantara. 

Validitas narasi sejarah dijaga dengan menerapkan prinsip kritik sumber, yaitu kritik eksternal 
(memverifikasi otentisitas dan asal-usul sumber) dan kritik internal (menganalisis isi, motif penulis, 
serta konteks produksi sumber). Selain itu, sumber-sumber sejarah dikategorikan ke dalam tiga 
domain: institusional (pesantren, madrasah), kultural (nilai lokal, praktik sosial), dan epistemologis 
(kurikulum, metode pengajaran). Setiap domain dianalisis melalui pendekatan tematik dan kronologis 
untuk memastikan kohesi argumentatif dan kontinuitas historis. 

Proses interpretasi dilakukan dengan membandingkan berbagai sumber yang saling 
menguatkan maupun yang bersifat kontradiktif untuk menangkap dinamika dan ketegangan dalam 
sejarah pendidikan Islam Nusantara. Peneliti juga menggunakan prinsip triangulasi sumber untuk 
memastikan konsistensi data dan menghindari bias naratif. Dengan demikian, metode ini tidak sekadar 
menjadi formalitas metodologis, tetapi merupakan alat kritis untuk mengonstruksi pemahaman yang 
mendalam dan akurat atas realitas historis pendidikan Islam di Nusantara. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Menurut (Maisah et al., 2025) masuknya islam di Nusantara berada di titik penyebaran wilayah 
yang beragam bukan ada secara bersamaan dan ini dikenal dengan fase pertama. Setiap kerajaan dan 
daerah yang menerima Islam mempunyai kondisi politik, sosial, dan budaya yang tidak sama. Terdapat 
beragam pandangan tentang bagaimana Islam masuk ke Nusantara, yang dikatakan oleh beberapa 
tokoh dengan latar belakang keilmuan yang beragam. Beberapa di antaranya menyaksikan langsung 



 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1127-1137 

 

1130 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

proses masuknya Islam serta penyebaran budaya dan ajaran Islam di wilayah ini. Namun, terdapat juga 
yang menerapkan penelitian kritis, seperti para peneliti Eropa yang masuk ke Nusantara dalam rangka 
kewenangan pemerintahan mereka. Beberapa tokoh yang memberikan pandangan tentang proses 
Islamisasi di Nusantara antara lain Marco Polo, Muhammad Ghor, Ibnu Batutah, Dego Lopez de 
Sequeira, dan Sir Richard Wainsted (Embong, 2020). 

Sejak Islam datang ke Nusantara pada abad ke-13, pengaruhnya terhadap pembentukan dan 
perkembangan sistem pendidikan di Indonesia sangatlah besar. Melalui lembaga-lembaga seperti 
pesantren, madrasah, dan sekolah Islam, pendidikan Islam telah berkontribusi dalam membentuk 
karakter, etika, serta intelektualitas masyarakat. Pesantren sebagai institusi tradisional tidak hanya 
mengajarkan ilmu agama, tetapi juga membekali santri dengan keterampilan hidup. Sementara itu, 
madrasah dan sekolah Islam modern menggabungkan kurikulum nasional dengan pendidikan agama, 
sehingga memastikan keseimbangan dalam pembelajaran (Bruinessen, 2012). Organisasi seperti 
Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah turut berperan besar dalam menyediakan pendidikan dari 
tingkat pertama sampai perguruan tinggi, dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan ilmu 
pengetahuan modern. Selain itu, pendidikan Islam juga berfokus pada pembentukan karakter moral 
dengan menanamkan nilai-nilai seperti kejujuran dan kerja keras, serta terus beradaptasi dengan 
perkembangan teknologi dan globalisasi (Masruraini et al., 2024). 

Teori dari (Azra, 1999) bahwa umat muslim membawa Islam dari beragam wilayah di dunia ke 
Indonesia, dan sekarang Nusantara menjadi kawasan dengan Muslim terbanyak di dunia. Beberapa 
teori lainnya seperti dari (Mihara, 2018) menunjukkan bahwa Islam datang ke Nusantara adanya 
pribadi dari beragam latar belakang. Lanjut, beberapa dari mereka masuk sebagai pedagang yang 
sekaligus menyebarkan ajaran Islam, sementara yang lain adalah ulama atau cendekiawan agama yang 
secara khusus bertujuan untuk berdakwah. Thomas Walker Arnold dalam Dhofier (2011) menegaskan 
terkait beragam teori masuknya Islam ke Nusantara yang berkembang ini yakni tidak mudah 
menentukan secara pasti kapan Islam pertama kali tiba di Nusantara. Ada sedikit pendapat yang 
memberikan informasi tambahan terkait penyebaran Islam ini dari M. Ikhsan et al. (2025), berawal 
tahun ke-2 SM, masyarakat dari Ceylon (Sri Lanka) sudah berjualan, dan di tahun ke-7 M, perdagangan 
antara Ceylon dan Tiongkok berkembang pesat. Di pertengahan tahun ke-8, orang-orang Arab telah 
memperoleh Kanton. Islam sudah ada di Nusantara berawal tahun ke-7 dan ke-8 M, tetapi penyebaran 
dakwah secara lebih luas baru berlangsung di tahun ke-11 dan ke-12 (Saharman, 2017). 

Pendapat lain oleh Pahero et al. (2023) menyebutkan bahwa Islam berawal dibawa ke Nusantara 
oleh para penjual Gujarat, kemudian diikuti oleh penjual Arab dan Persia. Sambil menjalankan aktivitas 
perdagangan, mereka turut menyebarkan ajaran Islam ke berbagai daerah yang penjual singgahi. 
Selain melalui jalur penjualan, penyebaran Islam juga dilakukan melalui ajakan, seperti yang 
dilaksanakan oleh semua Walisongo di Jawa. Di pulau Jawa, Islam datang melalui pesisir utara, dengan 
bukti sejarah berupa makam tua, misalnya kuburuan Fatimah binti Maimun bin Hibatullah yang 
didapatkan di Mojokerto. 

Di Kalimantan, Islam diperkenalkan melalui pengaruh beragam kerajaan, termasuk Kutai, 
Banjar, dan Kalimantan Tengah, yang mempunyai masjid besar yang dibuat di tahun 1434 M. 
Sementara itu, di Sulawesi, penyebaran Islam terjadi melalui interaksi antara beberapa kerajaan lokal 
dengan ulama dari Mekkah dan Madinah. Ulama Minangkabau juga turut berperan dalam 
mempercepat penyebaran Islam di wilayah selatan Sulawesi. Selain itu, Kesultanan Ternate sangat 
berperan untuk menyebarkan Islam ke wilayah tengah dan utara Sulawesi. Kesultanan Tidore, yang 
memiliki pengaruh kuat di Tanah Papua, terwujud memperkenalkan Islam sampai ke bagian 
Semenanjung Onin di Kabupaten Fakfak, Papua Barat. 

Kedua adalah fase pendakwahan Islam di Nusantara dan metodenya seperti yang di telaah oleh 
Hafni Rambe et al. (2024). Penyebaran Islam di Indonesia berlangsung melalui beragam cara dan 
aturan yang khas. Islam bermula diperkenalkan di kepulauan Indonesia di tahun ke-7 oleh beberapa 
pedagang Muslim. Seiring waktu, ajaran Islam semakin mengakar dalam budaya dan kehidupan 
masyarakat melalui berbagai jalur, termasuk perdagangan dan perkawinan. Untuk memahami metode 
awal dakwah Islam di Indonesia, penting untuk menelaah perkembangannya serta pengaruhnya yang 
seterusnya pada sejarah bangsa (Rohmah et al., 2023). 

 



 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1127-1137 

 

1131 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

Ada beberapa teknik atau metode dakwah Islam yang digunakan pertam kali yakni (Maullasari, 
2020): 1) Pengaruh Penjual Muslim Para penjual Muslim dari beragam bagian, seperti Arab, Gujarat, dan Persia, 
menjadi pelopor ketika mengenalkan Islam di Indonesia. Penjual masuk untuk berdagang sambil membawa 
ajaran Islam, membangun hubungan harmonis dengan masyarakat setempat, serta memperkenalkan nilai-nilai 
Islam secara damai. Etika bisnis yang mereka terapkan juga mencerminkan prinsip-prinsip Islam, sehingga 
semakin menarik minat penduduk lokal terhadap ajaran agama ini. 2) Perkawinan Campuran Sebuah cara efektif 
dalam penyebaran Islam ialah adanya perkawinan antara pedagang atau imigran Muslim dengan penduduk asli 
Indonesia. Melalui pernikahan ini, landasan Islam secara alami mulai diketahui di lingkungan keluarga, sehingga 
penerus selanjutnya maju dalam budaya yang dipengaruhi oleh nilai-nilai Islam. 3) Penyebaran dengan Kitab dan 
Tulisan Selain dakwah secara ucapan, penyebaran Islam diperkuat melalui tulisan. Beberapa kitab Islam, 
khususnya Al-Qur'an, mulai disebarluaskan dan diartikan ke dalam bahasa daerah. Upaya ini membantu 
masyarakat setempat memahami ajaran Islam secara lebih mendalam dan mempercepat proses penerimaan 
agama ini. 4) Metode Dakwah Sufisme Tasawuf atau Sufisme memiliki peran besar dalam menarik perhatian 
masyarakat Indonesia terhadap Islam. Ajaran tasawuf yang menekankan spiritualitas dan pendekatan emosional 
dalam memahami Islam membuat Islam lebih mudah diterima. Para sufi menggunakan metode dakwah yang 
lembut dan penuh hikmah, sehingga Islam semakin berkembang di Nusantara. 5) Pendirian Pesantren dan 
Madrasah Dalam perkembangannya, pesantren dan sekolah menjadi lembaga penting dalam pendidikan Islam di 
Indonesia. Pesantren berfungsi sebagai pusat pembelajaran Islam tradisional, tempat para santri mempelajari 
ajaran agama secara mendalam. Institusi ini berperan dalam mempertahankan serta menyebarluaskan beberapa 
nilai Islam di tengah masyarakat. 6) Adopsi Nilai-nilai Lokal Islam di Indonesia mengalami akulturasi dengan 
budaya setempat, yang memungkinkan penerimaan ajaran Islam secara lebih luas. Dengan mengadaptasi unsur-
unsur budaya lokal yang sesuai dengan landasan Islam, tahap Islamisasi berlangsung secara damai dan tanpa 
paksaan. 7) Keberagaman Metode Dakwah Islam di Indonesia Penyebaran Islam di Indonesia menunjukkan 
karakter yang inklusif dan adaptif. Sejarah Islamisasi di Nusantara menjadi bukti bagaimana Islam dapat 
menyesuaikan diri dengan budaya lokal serta menggunakan berbagai strategi dakwah untuk menarik minat 
masyarakat dalam mengenal dan mengamalkan ajaran Islam. 

Jadi, perjalanan dakwah Islam di Indonesia merupakan cerita mengenai bagaimana ajaran agama 
bisa menyebar luas dan menjadi bagian tak terpisahkan dari keseharian masyarakat. Islam tidak hanya 
berperan dalam aspek spiritual, tetapi juga memberikan kontribusi yang signifikan terhadap 
keberagaman budaya dan sosial di Indonesia. Dari perspektif universalisme, Mansur berpendapat 
bahwa konsep kebangsaan bertolak belakang dengan sifat Islam sebagai agama yang bersifat 
universal. Islam meluas diri pada wilayah geografis atau kelompok khusus. Maullasari (2020) dalam 
pendalamannya muslim juga belum menolak kebenaran bahwa setiap individu memiliki keterikatan 
emosional dengan tanah airnya. 

Setelah penyebaran ajaran dari agama Islam maka mulai masuklah Islam tersebut ke dalam 
stelsel pendidikan di Indonesia. Kajian dari Ibrahim et al. (2021) menemukan hasil bahwa pendidikan 
Islam berawal maju seiring dengan terjalinnya kaitan perdagangan antara pedagang Muslim dan 
penduduk pribumi. Beberapa nilai dan ketentuan jual beli yang dimanfaatkan ketika penjualan 
internasional saat itu berlandaskan prinsip-prinsip Islam. Akibatnya, para pedagang yang memahami 
dan menerapkan hukum dagang Islam memiliki peran dominan dalam aktivitas perdagangan. 
Penyebaran Islam juga terjadi melalui jalur pendidikan, berupa di pesantren dan pondok yang dikelola 
oleh para pengajar agama, kyai, dan ulama. Mereka mendapatkan ilmu keislaman, lalu kembali ke 
daerah asalnya untuk mengajarkan ajaran Islam kepada masyarakat setempat. Seiring 
perkembangannya, komunitas-komunitas Islam mulai terbentuk di berbagai kota, khususnya di sekitar 
pelabuhan, di mana para pedagang Muslim membangun masjid. Kedatangan ulama dan guru agama ke 
Nusantara semakin intensif, diikuti dengan maraknya kajian keislaman yang dilakukan di masjid, surau, 
atau rumah para ulama dan guru. Inilah awal dari sistem pendidikan Islam yang berkembang pada masa 
proses Islamisasi (Hafni Rambe et al., 2024), seperti (1) sistem pendidikan surau; (2) sistem pendidikan 
masjid; (3) sistem pendidikan pesantren; (4) sistem pendidikan meunasah. 

Penelitian oleh Manaf (2012) menjelaskan bahwa pendidikan surau berawal dari ajaran agama 
Islam yang berhasil membentuk tempat-tempat untuk ibadah seperti masjid dimana nantinya selain 
untuk mengimani ajaran Islam oleh masyarakat luas menjadi pemeran utama dalam memberikan 
pendidikan islam di Nusantara. Surau, yang berasal dari istilah Melayu-Indonesia dan merupakan 
kontraksi dari kata suro, telah lama dikenal di Asia Tenggara. Mayoritas arti dimanfaatkan di wilayah 
seperti Minangkabau, Sumatera Selatan, Semenanjung Malaya, Sumatera Tengah, dan Patani 
(Thailand Selatan). Secara etimologis, surau merujuk pada tempat peribadatan. Awalnya, surau 



 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1127-1137 

 

1132 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

berfungsi sebagai tempat pemujaan roh nenek moyang dan umumnya dibuat di dataran tinggi atau 
puncak bukit yang berdekatan dengan permukiman masyarakat. 

Setelah kedatangan Islam menurut Bruinessen (2012), terjadi proses akulturasi tanpa 
mengubah nama surau. Seiring dengan pengaruh Islam yang semakin kuat, fungsi surau pun mengalami 
perkembangan, terutama di Minangkabau. Kini, surau digunakan sebagai tempat ibadah, seperti shalat 
dan pengajaran Al-Qur’an serta Hadis, sekaligus pusat pendidikan agama Islam. Namun catatan dari 
(Azra, 1999), surau juga berfungsi sebagai tempat musyawarah, pembelajaran kebiasaan yang 
berlandaskan hukum Islam, pembentukan sikap, serta pelatihan ilmu bela diri seperti silat Minang. 
Surau juga menjadi tempat tinggal bagi beberapa pria remaja dan dewasa yang berstatus duda, karena 
dalam budaya Minangkabau, pria tidak disediakan kamar di rumah supaya mereka menginap di 
mushola. Kebiasaan ini lebih berperan untuk membentuk kepribadian serta akhlak generasi muda 
Islam di Minangkabau, sehingga tahap internalisasi landasan Islam dalam kehidupan masyarakat dapat 
berlangsung secara alami melalui lembaga pendidikan mushola. 

Selain pendidikan surau yang berkembang karena tempat ibadah, Dhofier (2011) mengatakan 
terdapat pendidikan masjid yang mulai terkenal. Awal mula perkembangan Islam di Nusantara, masjid 
berperan sebagai pusat utama aktivitas umat Muslim, terutama dalam bidang pendidikan. Sebagai 
jantung peradaban Islam, masjid menjadi tempat berkembangnya tradisi keilmuan. Jadi, masjid 
menjadi lembaga kesatu dan terpenting pada tahap penyebaran ajaran Islam di kalangan masyarakat. 

Adanya masjid sebagai tempat pendidikan di permulaan ini tertulis dalam laporan Ibnu Batutah 
dalam karyanya Rihlah. Saat mendatangi Kesultanan Samudra Pasai di tahun 1354, Ibnu Batutah 
menurut (Bruinessen, 2012) menghadiri halaqah yang diselenggarakan oleh sultan di masjid 
kesultanan. Halaqah tersebut berlangsung sesudah shalat Jumat sampai waktu Ashar. Informasi ini 
menyatakan bahwa masjid tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, namun sebagai lembaga 
pendidikan (Mihara, 2018). Selain itu, Samudra Pasai menjadi pusat perkembangan Islam, di mana para 
ulama dari berbagai wilayah berkumpul untuk mendiskusikan ajaran agama serta berbagai persoalan 
duniawi. 

Mengingat ajaran agama Islam yang masih mengkulturisasi adat di Nusantara sehingga timbulah 
kesan ekslusif terhadap ajaran dan pengimplementasiannya maka terbentuklah pendidikan yang lebih 
komprehensif lagi yakni pesantren (Kusnadi et al., 2022). Pesantren di tafsirkan oleh Azra (1999) ialah 
tempat menuntut ilmu dalam Islam yang lama di Indonesia yang awalnya berguna sebagai tempat 
penyebaran dakwah. Seiring dengan perubahan dalam keseharian masyarakat, pengaruh pesantren 
semakin berkembang dan beragam, meskipun tetap mempertahankan fungsi utamanya. Pendirian 
pesantren didasarkan pada berbagai alasan dan tujuan, terutama untuk memenuhi kebutuhan 
masyarakat yang ingin menimba ilmu agama. Menurut Purnamasari et al. (2024), umumnya pesantren 
muncul sebab terdapat pengakuan masyarakat terhadap seorang kyai yang mempunyai pengetahuan 
agama yang mendalam serta akhlak yang luhur. Hal ini mendorong masyarakat, baik dari daerah 
sekeliling dan luar daerah, untuk belajar darinya. Akibatnya, mereka membuat tempat tinggal di 
sekitar kediaman kyai, sehingga terbentuklah komunitas pesantren. 

Pendidikan pesantren di beberapa tingkatan masyarakat tidak dapat terjangkau menurut 
catatan sejarah yang dikemukakan oleh Bruinessen (2012), sehingga para tokoh yang berperan dalam 
penyebaran agama Islam membuat alternatif lainnya yakni pendidikan meunasah. Meunasah di 
definisikan oleh Bruinessen (2012) adalah tempat tradisional yang ada di setiap gampong (desa) di 
Aceh. Fungsinya beragam, mulai dari tempat ibadah, pendidikan, hingga pusat kegiatan sosial 
masyarakat. Bangunan ini umumnya menyerupai rumah tanpa jendela dan digunakan sebagai tempat 
belajar, berdiskusi, serta membahas berbagai persoalan kemasyarakatan. Dan, meunasah  berfungsi 
sebagai tempat shalat, tempat bermalam bagi pria yang belum berkeluarga, serta sebagai pusat 
penyelenggaraan acara keagamaan seperti pengajian, penerimaan dan penyaluran zakat, serta 
musyawarah desa lengkapnya di ungkapkan oleh Embong (2020). 

Selain itu menurut Maisah et al. (2025), meunasah juga berfungsi sebagai tempat menginap bagi 
beberapa pemuda. Bangunan ini menjadi tempat ibadah bagi masyarakat desa, termasuk sebagai lokasi 
pelaksanaan shalat, upacara keagamaan, penerimaan serta penyaluran zakat, penyelesaian persoalan 
agama, dan musyawarah desa. 

 



 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1127-1137 

 

1133 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

Sebagai institusi pendidikan Islam, meunasah berperan dalam pengajaran membaca Al-Qur'an 
(Maisah et al., 2025). Pengajian bagi orang tua umumnya diselenggarakan di malam khusus dengan 
metode ceramah yang berlangsung sebulan sekali. Seiring waktu, fungsi meunasah bukan hanya 
terbatas pada tempat ibadah, namun berkembang menjadi pusat pendidikan, perjumpaan masyarakat, 
serta aktivitas ekonomi, terutama dalam perdagangan barang yang bersifat tetap. Pendidikan di 
meunasah tentunya ditujukan bagi pria, sementara wanita biasanya mendapatkan pembelajaran di 
rumah guru. 

Pendidikan menjadi sebuah fasilitas khusus dalam penyebaran Islam di Nusantara, selain melalui 
tasawuf, politik, dan budaya. Dalam banyak kasus, proses Islamisasi di Nusantara tidak berlangsung 
secara terpisah, melainkan melalui kombinasi dari keempat aspek tersebut. Pendidikan Islam lama, 
seperti musholah, sekolah, dan pesantren, merupakan institusi pendidikan pertama yang telah lama 
berkembang dan menjadi wilayah dari warisan peradaban Islam di Nusantara. Meskipun istilah 
musholah, sekolah dan pesantren memiliki beberapa makna, ketiga lembaga ini memiliki keterkaitan 
dalam aspek budaya, sosial, serta pola pendidikan yang serupa. Bagian ini tentu mengulas berbagai 
warisan pendidikan Islam tradisional di Indonesia, yang pada hakikatnya menjadi fondasi bagi cara 
pendidikan Islam modern (Saharman, 2017). Bukti perkembangan pendidikan Islam tersebut dapat 
dilihat dengan adanya ke ciri khasan pendidikan islam di beberapa daerah Nusantara seperti (1) dayah; 
(2) madrasah; (3) surau; (4) langgar; dan (5) pesantren. 

Dayah adalah lembaga pendidikan Islam tradisional di Aceh yang memiliki peran penting dalam 
perkembangan keilmuan dan penyebaran Islam di daerah tersebut. Dayah memiliki kemiripan dengan 
pesantren di Jawa, di mana santri belajar langsung kepada seorang guru atau teungku dalam sistem 
pendidikan yang berbasis asrama. 

Perkembangan dayah di Aceh menunjukkan daya tahan dan adaptasi yang tinggi terhadap 
perubahan zaman. Dari lembaga pendidikan tradisional yang hanya mengajarkan ilmu agama, kini 
banyak dayah telah berkembang menjadi institusi pendidikan yang lebih modern tanpa meninggalkan 
nilai-nilai Islam. Keberadaan dayah tetap menjadi pilar utama dalam membangun karakter masyarakat 
Aceh yang religius dan berbudaya Islam. 

Adanya sekolah di Nusantara belum dapat dipisahkan dari kenyataan bahwa umat Muslim di 
wilayah ini sudah mempunyai kebiasaan pendidikan Islam yang berkembang sejak lama. Pada awalnya, 
pendidikan Islam lebih banyak berlangsung di rumah-rumah, ajuk, langgar, dan masjid, dengan seorang 
tokoh lokal yang memiliki pengetahuan mendalam tentang Islam bertindak sebagai pengajar. 

Ketika VOC tiba di Nusantara dan pemerintah kolonial mulai berkuasa sejak 1671, mereka 
untuk waktu yang cukup lama membiarkan sistem pendidikan Islam tradisional seperti musholah dan 
pesantren tetap berjalan di kalangan pribumi. Namun, kebutuhan ekonomi yang menuntut tenaga 
kerja terampil tingkat rendah mendorong pemerintah kolonial untuk menyelenggarakan sistem 
pendidikan bagi penduduk pribumi, meskipun dengan kebijakan yang diskriminatif. Pada awalnya, 
pendidikan yang mereka dirikan hanya mencakup sekolah tingkat dasar (Hollands Inlandsche 
School/HIS) dan sekolah lanjutan tingkat dua (Standard School), yang bertujuan menyiapkan tenaga 
kerja untuk sektor pemerintahan, perkantoran, dan perusahaan. Kebijakan ini merupakan langkah 
kedua dalam sistem pendidikan Hindia Belanda, setelah sebelumnya hanya memberikan akses 
pendidikan bagi masyarakat Belanda. 

Seiring berjalannya waktu, kebijakan ini membuka peluang bagi masyarakat pribumi untuk 
mengakses pendidikan formal yang disediakan pemerintah kolonial, yang sebelumnya hanya terbatas 
pada pendidikan Islam tradisional seperti pesantren dan langgar. Namun, di sisi lain, sistem pendidikan 
yang diperkenalkan oleh Hindia Belanda menciptakan situasi perebutan dengan pendidikan 
tradisional lokal yang masih dikelola oleh para elite agama dan tokoh masyarakat. 

Istilah "surau" sudah dipakai di beragam wilayah Nusantara, terutama di kawasan Melayu-
Indonesia, dengan fungsi yang hampir serupa, yaitu sebagai tempat ibadah dan pelaksanaan ritual adat. 
Sebelum proses Islamisasi di Nusantara, musholah lebih sering dikaitkan dengan tempat peribadatan 
dalam tradisi Hindu-Buddha, yang digunakan untuk memuja roh leluhur. Biasanya, tempat ibadah ini 
dibangun di lokasi yang tidak rendah, seperti gunung daripada dengan area pemukiman di 
sekelilingnya. 

 



 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1127-1137 

 

1134 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

Dalam kebiasaan Minangkabau, disebut arti uma galanggang, yang menggambarkan fungsi 
musholah sebagai tempat bergabung, bermusyawarah, serta sebagai tempat beristirahat. Selain itu, 
surau juga sering dimanfaatkan oleh musafir atau orang yang sedang dalam perjalanan sebagai tempat 
singgah. Keberadaan surau di tengah masyarakat Minangkabau tidak hanya berfungsi sebagai tempat 
ibadah, tetapi juga sebagai pusat interaksi sosial dan pendidikan yang berperan penting dalam 
kehidupan komunitas. Dengan masuknya Islam, fungsi surau mengalami perkembangan tanpa 
perubahan nama. Peran keagamaannya semakin menonjol, tentunya sesudah diperkenalkan oleh 
Syekh Burhanuddin di Ulakan, Pariaman. Di waktu itu, mushola bermula menjalankan fungsi ganda, 
tidak hanya sebagai tempat ibadah sesuai ajaran Islam (syariah), tetapi juga sebagai pusat kegiatan 
esoteris, seperti pengajaran tasawuf dan tarekat (suluk). 

Sebelum Islam maju di Minangkabau, musholah sudah berfungsi sebagai tempat pembelajaran 
dan pendewasaan bagi generasi muda. Walaupun Islam semakin berkembang di wilayah ini, fungsi 
tersebut tetap dipertahankan. Seiring waktu, surau bertransformasi menjadi pusat dakwah Islam yang 
berperan dalam mentransmisikan ajaran Islam kepada generasi muda di Nagari. 

Di Madura, arti yang dimanfaatkan untuk menyebut surah ialah musholah, yang dalam bahasa 
Madura disebut langgher. Namun, terdapat arti yang lain dimanfaatkan, yakni kopbhung. Penyebutan 
langgher umum dijumpai di beragam wilayah di Madura, seperti Bangkalan, Pamekasan, dan Sumenep. 
Beberapa macam, langgher mempunyai karakteristik tertentu dengan model tradisional. Bangunan ini 
berbentuk panggung yang tentunya terbuat dari kayu jati, sementara dindingnya dibuat dari anyaman 
bambu (perreng). Susunan langgher biasanya memiliki teras kecil di bagian depan, meskipun desainnya 
dapat bermacam. Beberapa langgher mempunyai bagian tengah yang terbuka, namun yang lain 
mempunyai struktur yang lebih tertutup. 

Menurut catatan Elly Touwen-Bousma, jumlah langgar di Madura secara kuantitatif tidak sedikit 
dibandingkan dengan jumlah masjid. Di tahun ke-19, masjid besar sulit didapatkan di Madura bagian 
barat, khususnya di wilayah Bangkalan dan Sampang. Saat itu, hanya terdapat satu masjid di pusat 
kota, sementara jumlah langgar jauh lebih banyak. Sekitar tahun 1893, tercatat lebih dari 50.000 
langgar tersebar di semua Madura. Sekarang, langgar sering banyak didapatkan dan umumnya 
dibangun di sisi barat mayoritas setiap rumah tradisional Madura, yang dikenal dengan sebutan 
tanèyan lanjhâng. 

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam berbasis asrama (pondok) dengan kiai sebagai figur 
utama dan masjid sebagai pusat aktivitas keagamaannya. Dalam perkembangannya, pesantren 
memiliki variasi bentuk, sehingga tidak ada standar universal yang terdapat di seluruh pesantren. 
Tetapi, ada cara umum yang bisa dikenali dalam perkembangan dan perubahan pesantren, yang ternilai 
pada arti pesantren itu sendiri. Cara ini menunjukkan susunan tertentu yang menjadi karakteristik 
utama pesantren. Jejak sejarah pesantren di Nusantara bisa digali sejak bertahun silam. Sebagai 
lembaga pendidikan Islam, pesantren berperan dalam mengajarkan ajaran Islam serta 
mempertahankan tradisi keislaman. Keberadaannya sudah menjadi bagian integral dalam keseharian 
umat Muslim di Nusantara, khususnya dalam penyebaran dan pelestarian agama Islam. Pesantren 
mulai berkembang seiring datangnya Islam ke Nusantara di tahun ke-13 melalui peran beberapa ulama 
dan penjual Muslim. Awalnya, pendidikan Islam berlangsung secara informal di beberap rumah atau 
mushola tidak besar di pedesaan. Namun, di tahun ke-16, peran Kesultanan Demak mendorong 
munculnya sistem pendidikan Islam yang sangat tersusun. 

Beberapa tokoh seperti Sunan Giri dan Sunan Kalijaga berkontribusi dalam menyebarkan ajaran 
Islam sekaligus mendirikan pondok di Jawa. Pesantren mengalami pertumbuhan pesat pada abad ke-
17, terutama di bawah naungan Kesultanan Banten dan Kesultanan Cirebon, yang berperan penting 
dalam memperluas ajaran Islam di bagian barat Pulau Jawa. Pada masa kolonial Belanda, pesantren 
tidak hanya menjadi pusat pendidikan Islam tetapi juga berfungsi sebagai wadah perlawanan serta 
pelestarian ciri keagamaan dan budaya. Walaupun menghadapi berbagai persoalan dari pemerintah 
kolonial, pesantren tetap eksis sebagai lembaga pendidikan yang mempertahankan landasan Islam dan 
beberapa nilai tradisional masyarakat. Di tahun ke-20, Nusantara mengalami perubahan sosial dan 
politik yang cukup besar. Sistem pendidikan modern yang mengadopsi model Barat mulai 
diperkenalkan. Namun, pesantren tetap bertahan dan berkembang dengan pesat. Pada periode ini, 
pesantren menjadi sebuah cara pendidikan Islam tradisional yang sangat berkembang di Nusantara. 
Pemerintah kolonial Belanda mengatakan berjumlah 1.853 pesantren dengan jumlah santri 16.556 



 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1127-1137 

 

1135 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

orang, yang tersebar di berbagai wilayah seperti Jawa, Sumatera, Kalimantan, Sulawesi, dan daerah 
lainnya. 

Seiring waktu, pesantren mengalami modernisasi dengan mengintegrasikan ajaran agama Islam 
dan pendidikan umum. Santri tidak hanya mempelajari ilmu keislaman seperti Al-Qur'an, hadis, fiqh, 
dan tafsir, tetapi juga menerima pendidikan umum. Seperti macam pendidikan Islam yang lain, 
pesantren merasakan transformasi yang tidak lambat. Pesantren menyesuaikan dengan pembelajaran 
modern, kemungkinan mereka untuk mengembangkan metode pengajaran dengan tidak 
meninggalkan ciri tradisionalnya. Azra mengatakan pesantren di zaman modern bukan hanya 
berfungsi sebagai pusat transmisi ilmu keislaman, tetapi juga sebagai tempat pelestarian tradisi Islam 
dan pembentukan generasi ulama baru. 

 
SIMPULAN 

Pendidikan Islam di Nusantara telah mengalami transformasi signifikan dari bentuk-bentuk 
institusional sederhana seperti surau, meunasah, dan langgar menjadi sistem pendidikan yang lebih 
kompleks seperti pesantren dan madrasah. Transformasi ini tidak sekadar linier, melainkan 
mencerminkan interaksi dinamis antara nilai-nilai Islam dan konteks budaya lokal. Dalam lintasan 
sejarah sejak abad ke-13 hingga era kontemporer, pendidikan Islam menunjukkan kapasitas adaptif 
terhadap tantangan zaman, seperti kolonialisme, modernisasi, dan globalisasi. Namun, yang perlu 
digarisbawahi bukan hanya perubahan bentuk lembaga, melainkan bagaimana pendidikan Islam 
Nusantara berfungsi sebagai agen pelestarian identitas budaya, transmisi nilai, dan moderasi 
beragama dalam masyarakat multikultural. Temuan penelitian ini mempertegas bahwa kekhasan 
pendidikan Islam di Nusantara terletak pada fleksibilitas epistemologis dan akomodasi terhadap 
kearifan lokal—karakter yang saat ini menjadi kekuatan dalam merespons arus homogenisasi global. 

Secara teoretis, artikel ini menegaskan pentingnya pendekatan historis-integratif dalam 
mengkaji pendidikan Islam, karena pendekatan ini mampu mengungkap kesinambungan ideologis dan 
transformasi kelembagaan secara lebih utuh. Ini memperkaya khazanah keilmuan pendidikan Islam 
dengan narasi yang lebih reflektif dan kontekstual, bukan sekadar deskriptif. Secara praktis, implikasi 
dari studi ini relevan untuk (1) Pengembangan kurikulum pendidikan Islam nasional yang 
menyeimbangkan antara warisan lokal dan tuntutan global, (2) Revitalisasi lembaga-lembaga 
pendidikan tradisional (seperti pesantren dan surau) sebagai pusat pembinaan karakter dan 
kebudayaan lokal, (3) Perumusan kebijakan pendidikan Islam yang lebih kontekstual di era digital, 
termasuk integrasi teknologi tanpa kehilangan esensi spiritualitas Islam. Sebagai peta jalan ke depan, 
pendidikan Islam Nusantara perlu diarahkan pada tiga strategi utama: (1) Digitalisasi berbasis nilai 
lokal untuk memperkuat identitas sekaligus kompetensi global siswa, (2) Kolaborasi antara lembaga 
tradisional dan modern guna mencegah dikotomi sistem pendidikan, (3) Pengarusutamaan nilai-nilai 
Islam Nusantara dalam pengembangan kurikulum pendidikan nasional sebagai model Islam yang 
rahmatan lil ‘alamin. Dengan demikian, pendidikan Islam di Nusantara tidak hanya relevan secara 
historis, tetapi juga strategis sebagai model pendidikan Islam yang toleran, kontekstual, dan 
berkelanjutan dalam skala global. 

 
UCAPAN TERIMA KASIH 

Penulis utama mengucapkan terima kasih banyak kepada B. Syafuri, Umi Kultsum, dan 
Wasehudin selaku dosen dari program studi Pendidikan Agama Islam Universitas Sultan Maulana 
Hasanuddin Banten yang telah berkontribusi dalam membantu menyempurnakan penelitian ini lewat 
saran dan masukannya sehingga berhasil menjadi artikel yang sesuai dengan author guidline, publication 
ethics, kaidah keilmuan serta hal-hal lainnya yang mencakup penelitian ini sehingga bisa memberikan 
tulisan yang berkualitas dan bermanfaat. Penulis juga mengucapkan terima kasih kepada Din Eri 
Pratama selaku pengelola Komunitas Scholr yang telah membantu penulis dalam melalui setiap 
tahapan proses publikasi. Tidak luput juga penulis mengucapkan terima kasih banyak kepada pihak 
Journal of Education Research yang telah menyediakan kesempatan kepada kami untuk melakukan 
publikasi karya ilmiah. 

 
 
 



 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1127-1137 

 

1136 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

DAFTAR PUSTAKA 
Azra, A. (1999). Pendidikan Islam : tradisi dan modernisasi menuju milenium baru (1 ed.). Logos Wacana 

Ilmu. 
Bruinessen, M. van. (2012). Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat. Gading Publishing. 

https://archive.org/details/martin-van-bruinessen-1994-2012-kitab-kuning-pesantren-
tarekat/page/n5/mode/2up 

Dhofier, Z. (2011). Tradisi pesantren : studi tentang pandangan hidup Kyai dan visinya mengenai masa 
depan Indonesia. LP3ES. 

Embong, R. (2020). Perkembangan Pendidikan Islam Di Nusantara: Malaysia Dan Indonesia. 
TAMADDUN, 21(1), 135. https://doi.org/10.30587/tamaddun.v21i1.1385 

Enhas, M. I. G., Zahara, A. N., & Basri, B. (2023). Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi Lembaga 
Pendidikan Islam di Indonesia. Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman, 13(3), 
289–310. https://doi.org/10.33367/ji.v13i3.4457 

Hafni Rambe, R., Yukhairiza Simatupang, A., & Nasution, A. (2024). Perkembangan Pendidikan Islam di 
Nusantara: Dari Pengajian hingga Era Kontemporer. Rayah Al-Islam, 8(4), 2370–2385. 
https://doi.org/10.37274/rais.v8i4.1211 

Hasan, M. (2015). Inovasi dan Modernisasi Pendidikan Pondok Pesantren. Karsa: Journal of Social and 
Islamic Culture, 23(2), 296–306. https://doi.org/10.19105/karsa.v23i2.728 

Ibrahim, A., Amelia, E., Akbar, N., Kholis, N., Utami, S. A., & Nofrianto. (2021). Pengantar Ekonomi Islam. 
Departemen Ekonomi dan Keuangan Syariah Bank Indonesia. 
https://kneks.go.id/storage/upload/1627870990-Pengantar Ekonomi Islam 30072021.pdf 

Kusnadi, K., Rama, B., & Rasyid, M. R. (2022). Proses Perkembangan Islam di Nusantara, Teori 
Masuknya dan Pusat Pendidikan Islam Masa Awal di Asia Tenggara. Jurnal Ilmu Pendidikan Dan 
Kearifan Lokal, 2(2), 75–91. https://www.jipkl.com/index.php/JIPKL/article/view/13/ 

M.Ikhsan, Nazila Nasywa Maulida, Amrin Batua, & Mahfud Ifendi. (2025). Masa Pembaruan 
Pendidikan Islam di India. SOSIAL : Jurnal Ilmiah Pendidikan IPS, 3(1), 01–12. 
https://doi.org/10.62383/sosial.v3i1.573 

Maisah, M., Asbui, A., Asrulla, A., & MY, M. (2025). Evolusi Institusi Pendidikan Islam Menuju 
Modernisasi Pendidikan. Jurnal JIPDAS (Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar), 5(1), 727–734. 
https://doi.org/10.37081/jipdas.v5i1.2594 

Manaf, M. (2012). SISTEM PENDIDIKAN SURAU: KARAKTERISTIK, ISI DAN LITERATUR 
KEAGAMAAN. Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam, 17(2), 255–270. 
https://doi.org/https://doi.org/10.19109/td.v17i02.34 

Masruraini, M., Rama, B., & Rasyid, M. R. (2024). Perkembangan Pendidikan Islam pada Masa Awal 
Hingga Lahirnya Kerajaan Islam di Aceh: Lembaga dan Tokohnya. Jurnal Ilmu Pendidikan dan 
Kearifan Lokal (JIPKL), 2(4), 210–223. https://www.jipkl.com/index.php/JIPKL/article/view/25 

Maullasari, S. (2020). Metode Dakwah Menurut Jalaluddin Rakhmat Dan Implementasinya Dalam 
Bimbingan Dan Konseling Islam (Bki). Jurnal Dakwah, 20(1), 127–153. 
https://doi.org/10.14421/jd.1435 

Mihara, S. (2018). Pendidikan Islam Masa Kerajaan Islam di Nusantara. Rihlah, 6(1), 13–32. 
https://doi.org/https://doi.org/10.24252/rihlah.v6i1.5454 

Nasution, A. S. (2023). Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia Perspektif Sejarah Kritis Ibnu Kholdun. 
EDU-RILIGIA: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam dan Keagamaan, 7(2), 108. 
https://doi.org/10.47006/er.v7i2.13186 

Pahero, U., Rama, B., & Razaq, A. R. (2023). Sejarah Pendidikan Islam Dalam Perspektif Metode 
Penelitian Sejarah. AL-URWATUL WUTSQA: Kajian Pendidikan Islam, 3(2), 15–23. 
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/alurwatul/article/view/11598 

Pratama, D. E., & Apriani, R. (2023). Analisis Perlindungan Hukum Konsumen bagi Penonton Bola 
dalam Tragedi di Stadion Kanjuruhan. SUPREMASI HUKUM, 19(1), 1–15. 
https://doi.org/10.33592/jsh.v19i1.2921 

Purnamasari, I., Safitri, F., Asrul, A. A., Muham, S. E. S., & Perangin-angin, D. R. B. (2024). Pengaruh 
Perkembangan Islam terhadap Dunia Pendidikan di Indonesia: Sebuah Kajian Historis. Islamic 
Education, 4(1), 13–18. https://doi.org/10.57251/ie.v4i1.1366 

Rohmah, U. S., Hamid, N., & Su’aedi, I. F. (2023). Sejarah dan Dinamika Lembaga Pendidikan Islam di 



 

Journal of Education Research, 6(4), 2025, Pages 1127-1137 

 

1137 ISSN: 2746-0738 (online)       Journal of Education Research 

Nusantara: Surau, Meunasah, Pesantren, dan Madrasah. Social Science Academic, 1(2), 613–624. 
https://doi.org/10.37680/ssa.v1i2.4039 

S, G. N., Faridah, H., Masrifah, & Pratama, D. E. (2024). Tanggung Jawab Pidana Terhadap Masyarakat 
Yang Mengajak Orang Lain Untuk Golput Dalam Pemilu. KRTHA BHAYANGKARA, 18(2), 328–
342. https://doi.org/10.31599/krtha.v18i2.755 

S, G. N., Prijayanti, R. N., Faridah, H., & Pratama, D. E. (2025). Mengenal Jenis-Jenis Tindak Pidana Pers 
dalam Peraturan Hukum Pidana Pers di Indonesia. Deepublish. 

Saharman, S. (2017). Sejarah Pendidikan Islam Di Minangkabau. Majalah Ilmiah Tabuah: Ta`limat, 
Budaya, Agama dan Humaniora, 21(2), 86–96. https://doi.org/10.37108/tabuah.v21i2.68 

 


